

# *Презентация* **СЕМИРЫ**

(Щепановской Елены Михайловны, к.ф.н.)

# АРХЕТИП ОБЩЕСТВА

Мифология:

Праобраз БОГА-ЦАРЯ – ГРОМОВЕРЖЦА

Философия:

«БОГ, то есть ПРИРОДА»

ОБЩЕСТВЕННЫЙ ПРОГРЕСС



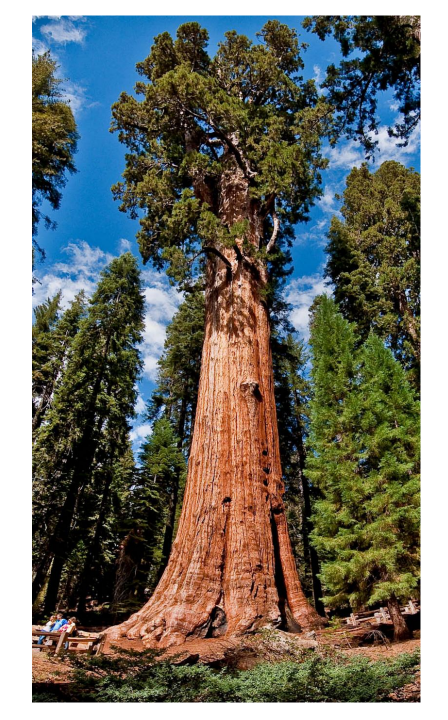
CEMUPA

(Щепановсқая Елены Михайловна, қ.ф.н.)

Мифология: Праобраз БОГА-ЦАРЯ — ТРОМОВЕРЖЦА

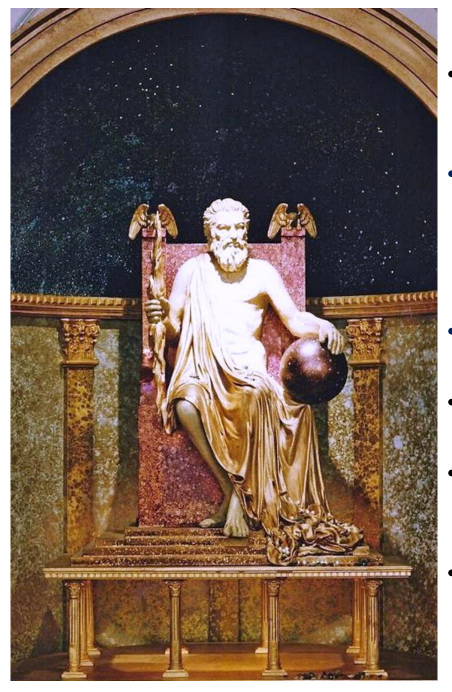
Философия:
 «БОГ, то есть
 ПРИРОДА».

ОБЩЕСТІВЕННЫЙ
 ПРОГРЕСС



#### ВОПРОСЫ, НА КОТОРЫЕ ОТВЕЧАЕТ АРХЕТИП

- Как возникает образ *царя богов*, персонифицирующего динамику человеческого *общества*?
- Каково происхождение общества? И почему в зодиаке царь богов соотносится с образом охотника-Стрельца?
- Отчего человеческие модели организации пространства такие, как город и храм, видятся космическими?
- Что стоит за образом мирового древа?
- Каков древний смысл символов камня и горы, и орла на гербах современных государств?
- Почему дождь ассоциируется с отдохновением и покоем?
- Как образ грозы превратился в миф о битве добра со злом, став символом Божьего гнева?
- Почему столь страшен идеологический конфликт?
- Что отражает современное представление о Боге каковы его архетипические компоненты?
- Существует ли прогресс?



### КАК ВОЗНИКАЕТ ОБЩЕСТВО?

- В образе царя богов с его пантеоном обожествляет себя человеческое **общество** и его **коллективный разум** (изначально **религия**).
- Социолог-Стрелец *Б.Малиновский* писал о слитности восприятия общества и Бога: "Религиозное тождественно социальному... Общество имеет все необходимое, чтобы вызвать в наших умах одной лишь своей властью, которую оно имеет над нами, чувство Божественного".
- *Философ Сковорода*, также Стрелец, указывал, что у древних Бог назывался *"ум всемирный*".
- Отметим, что коллективный разум может противостоять личному (в Зодиаке оппозиция Стрельца и Близнецов).
- Неслучайно в любой развитой мифологии главным богом становится тот, который правит обществом богов и религией людей – отсюда ведёт начало наш современный образ Бога.
- Как возникает общество? И какое отношение имеет Царь богов к образу охотника-Стрельца? Самое прямое. Древний архетип напоминает, что общество начало формироваться 1 млн. лет назад в процессе охоты.





# ГЕНЕЗИС ОБРАЗА ЦАРЯ БОГОВ. ОХОТА

- Охота требовала лидера, и первая религиозная церемония репетиция охоты (о ней говорят отмеченные красной краской камни или наскальные рисунки зверей, поврежденные ударами копий). Этот лидер ведал и распределением добычи, совмещая в своем образе религиозную, военную и хозяйственную функции (Ж. Дюмезиль кладёт их в основу классификации богов). Единство роли царя-жреца (о ней подробно пишет Дж.Фрэзер в настольной книге мифологов «Золотая ветвь») послужило одной из основ формирования образа главного бога.
- Вершина охоты изготовление лука и стрел (с 10-9 тыс.до н.э.). Этот период сформировал образ бога охоты: что можно увидеть в обожествлении *леопарда* у жителей Ближнего Востока, *ягуара* у индейцев, или *сокола-Гора* египетского царя богов. Однако до нас боги-охотники в роли главных богов почти не дошли: охоту сменило скотоводство (с 8-7 тыс. до н.э.), стало развиваться земледелие, и этот образ потерял былую актуальность.





# ПЛОДОРОДИЕ ДОЖДЯ

- Главным богом стал Громовержец: ведь для земледельцев крайне важен дождь. Трансформацию бога охоты в бога грозы заметна на примере индейского бога-ягуара, превратившегося в бога дождей Тлалока у ацтеков и Чака у майя. Иногда бог грозы откровенно связан с земледелием, как семитский Балу/Ваал, который сеет кости бога земли и смерти Муту.
- Образ бога дождя вобрал в себя черты стреловержца-охотника. Так на широтах Египта и Вавилона начало сезона дождей совпадало с появлением на небе созвездия Стрельца человека-скорпиона с луком в руках, посылающего по небу стрелы-молнии. Оно называлось *Пабилсаг* («священник» или «старейшина»)
- Вызов дождя стал главной религиозной церемонией для древних земледельцев. С образом бога грозы слился образ Неба-демиурга (слово дождь происходит от deiwo небо) и жреца, который мог вызвать дождь. Почти до нашего времени дожила народная вера Европы, что священник обязан уметь вызывать дождь.
- Неслучайно родственны слова *молитва, молния и молот* (атрибут громовержца), восходящее к и.-е. корню *melg- «размельчать»* и связанное с образом дождя.





#### АНАЛОГИЯ ДОЖДЯ И ВОЛОС

Символом дождя были вертикальные или горизонтальные параллельные линии — от них происходит всем знакомый знак Водолея, относящегося к древнему богу Неба. Влага, льющаяся с неба, была объектом поклонения. Молитву, обращённую к небесам, обозначали линии дождя под полукругом небосвода — знак, походящий на гребешок. В сказках лес нередко вырастает из гребешка, поскольку дождь обеспечивает рост растений. Имя жены японского бога грозы Кусинада-химэ содержит слово куси — гребень.

А сам дождь подобен волосам, что положило начало древнему обычаю закрывать волосы, особенно длинные волосы женщин, как священное подобие высшему из богов: чтобы без нужды не привлекать к себе грозное внимание бога грозы. В народных поверьях расчесывание волос часто соотносится с появлением грозы или бури. В Бенгалии и Греции для вызова дождя женщины поднимались на горы с распущенными волосами.

Сегодняшнее религиозное требование прикрывать волосы платком в церквях, мечетях, синагогах, индуистиских и других храмах восходит к этой древней аналогии.

#### Немного о патриархате

- Немного о дискриминации женщин, которую мы находим в этом архетипе
- С охотой тесно связано развитие абстрактного мышления. В динамике охоты общение жестами и взглядом неудобны, поэтому преимущественным развивался звуковой способ контакта. Примерно 700 тыс. лет назад появились первыми словами, это были глаголы (Стой! Беги! Бей!).
- Поскольку в охоте больше участвовали мужчины, мышление словами, т.е. абстрактное мышление развилось у них. До 1,5 млн. лет мозг по объёму был больше у женщин, исполнявших сложные функции ухода за детьми, но через пол-миллиона лет ситуация сравнялась, и мужчина стал ведущим в развитии абстрактного мышления. Возможно, в этом причина того, что, рассматривая архетип общества и религии, мы практически не найдём женских образов, и



- Амазонки исключение, которое лишь подтверждает правило.
- Язык материальное воплощение мысли, социум опора языкового мышления. Создавая словесный разум, человек перестаёт жить в мире природы и начинает жить в мире общества. Общество, а не природа заботится о его выживании, и он заботится прежде всего о выживании общества, а не о собственной жизни.
- Пример приоритета социального над биологическим даёт древнейшая история: у царя, сильнейшего и лучшего из людей, было больше шансов быть принесённым в жертву, чем у обычного члена общества.

# 1. Религиозная (идеологическая) роль царя

- Рассмотрим подробнее 3 социальные функции главы богов и царя-жреца: это важно для понимания власти, которой в астрологии наделяет людей Юпитер.
- Надо понимать, что роль Юпитера лишь роль посредника. Громовержец как носитель дождя лишь посредник между Небом (Ураном) и людьми. Так литовский *Перкунас* помощник бога Неба Диеваса, или индийский *Индра* сын бога Неба Дьяуса. Но при взгляде с Земли образы Неба и небесного посредника сливаются. И громовержец начинает мыслиться богом Небес и всемогущим богом-Отцом. Таким же посредниками между человеком и высшим (духовным началом, высшей нервной деятельностью Урана) служат общество и религия. Но только посредниками, а не целью.
- В земледельческих культурах религия ставит цель связь с высшим (богом Неба) через лучшего (избранника-царя). Соединение роли жреца с царской властью было распространено повсеместно. Представление о роли царя как верховного священника и воплощения божественной воли ещё век назад существовало в России и ныне сохранилось в странах Юго-Восточной Азии (например, в Непале или Тайланде, где религиозные ритуалы до сих пор осуществляют сами цари).



### Высокие требования к царю-жрецу

- Т.к. царь мыслится символом верховного бога, в индийской традиции считает, что царь вращает колесо дхармы, определяя судьбу мира. В Египте считалось, что фараон определяет высоту разлива Нила и плодородие всходов, он назывался душой (духом) страны: её ка.
- С этим связаны высокие требования к царю, отраженные сначала в ритуалах смещения состарившегося правителя, а потом в моральных требованиях к нему, а также в неприкосновенности его дома как храма и в его роли заступника.
- В церемониях восшествия на престол от вождя требовали, чтобы он любил соплеменников, делился с ними тем, что имеет, был щедрым и великодушным, не мстил и не был пристрастен к родственникам. Его нередко оскорбляли и указывали на его недостатки. Он же должен был смиренно принять то, что ему посылается, и соответствовать ожидаемому идеалу.
- В индейском племени виннебаго вождь не мог осквернять себя убийством, а если убийство совершалось, вождь не только просил за жизнь убийцы, но даже мог предложить заменить его собой.
- В шумерских обрядах новогоднего праздника царь босиком в одной тунике представал "предлицом Мардука", а верховный жрец отбирал у него все атрибуты царской власти, давал пощечину и таскал за уши. Царь же повергался ниц перед богом и жрецом и заверял их, что не совершал в минувший год ритуальных грехов, не пренебрегал священным городом Вавилоном и не причинял вреда своим согражданам. Если на глазах у царя показывались слезы, это предвещало обильное половодье и урожай в наступающем году. Этот обряд очищения правителя заменил более древний обычай принесения в жертву старого царя.

# Сражение царя богов с Хаосом



- Когда светская власть разделяется с религиозной, на первый план выходит военная функция правителя
- Гроза становится символом царя богов как потрясающее своей **динамикой** явление природы, подобное битве неведомых человеку сил.
- Прежде всего это битва сотворения мира: Громовержец сражается с силами Хаоса, организуя мироздание: как Мардук с Тиамат или Зевс с титанами.
- Мардук побеждает войско праматери Тиамат, создаёт из её тела Землю и Небо, запирая Небо на засов, чтобы вода из него текла только по его повелению.



Боги в благодарность Мардуку основывают "небесный Вавилон" "bab-alani" -- "врата богов", на месте "bab-Apsu" - "врат Хаоса": изначальных вод океана.

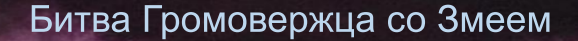


# Главный индоевропейский миф – битва Громовержца со Змеем

- Главный же индоевропейский миф живописует именно суть небесного действа грозы: битву Громовержца с богом нижнего мира часто Змеем, властителем скрытых под землей богатств, а главное богаство тех времен скот. Змей похищает коров-сизые тучи, не давая их молоку-дождю пролиться на землю, прячет их и наступает засуха. Громовержец отвоевывает коров и поит землю плодородным дождем.
- В индийском мифе, где важны были разливы рек, змей Вритра запруживает течение рек, а громовержец Индра разрубает его на части, давая свободу жизненным потокам.
- Этот миф отражает чередование сдерживания, накопления потенциала и его раскрытия: символизируя круговорот развития в целом. Этот сюжет расширяется от семантики грозы и дождя на динамику миру в целом и проецируется на битвы героев и борьбу добра со злом.
- На картинке с рунами Сигурд убивает змея Фафнира.



Сигурд убивает змея Фафнира



"Тогда разыгралось сраженье, три мира повергшее в трепет, Между махатмой Шакрой и Вритрой, владыков асуров.

Пращи, булавы, мечи, копья, стрелы, косы, камни разной формы,

Громко свистящие луки, взметы огня, другое дивное оружье,

Ратники дэвы и асуры наполнили все пространство.

Тогда с поднебесья Вритра градом камней владыку богов

молниеносно осыпал,

А раъяренные толпы богов стали стрелы метать, отовсюд Каменный дождь отбивая, обрушенный Вритрою в битве...



# 2. Военная роль царя

- Громовержец как метатель стрел становится царем-полководцем, и мифологема небесной битвы грозы повествует о земных столкновениях народов между собой. Это видно из образа *Индры*:
- «Индру призываем мы в великой битве, Индру в малой,
  Как союзника при избиении врагов, как громовержца...
  Словно могучий бык стада, силой гонит он народы,
  Властный, не встречающий сопротивления.
  Кто один над людьми, над богатствами властвует,
  Индра над пятью поселениями племён,—
  Этого Индру призываем мы отовсюду вокруг,
  Прочь от всех племён да будет он только наш!» (РВ,І,7,5)
- Акцент не на свете, а на дожде и грозе трансформирует порой и образ бога ясного неба, внося в него грозный характер и динамику небесного действа. Это уже не далекий Небосвод, равнодушный к нуждам Земли, но предводитель небесных битв в которых отражаются битвы земные. Так, германское воплощение бога ясного неба Дьяуса *Тиу/Тюр* превратился в бога небесных и земных сражений. И та же трансформация, вероятно, произошла с западнославянским светлым богом *Святовитом*, который стал главой воинской дружины и всего пантеона богов.





# Борьба добра со злом

- Центральный индоевропейский миф: сражение громовержца со змеем
   доживает до наших дней в образе Георгия Победоносца.
- Как образ столкновения народов, гроза мыслится битвой добра и зла. Интересно, что мотива змееборства нет у народов, еще не образовавших государства хотя он встречается не только в индоевропейской, но и во всех развитых мифологиях: в Египте, Вавилоне или Китае.
- Что же такое добро и зло? Этих понятий в современном нравственном смысле нет у примитивных народов. Добром для них был захват чужого богатства, злом потеря своего. Слово "добро" исконно означает "богатство". А "зло" этимологически восходит к значению "сила". Истоки абстрактных понятий были просты: с древних времён сила воевала за богатство. И в этой борьбе правы всегда были свои, неправы чужие: так ли далеко мы ушли от этих представлений?
- Но конфликт, рисуемый грозовым действом,— не просто борьба за собственность: это столкновение образа жизни разных народов, их мировоззрения это идейный конфликт. Победа в нем определение направления развития.
- И до сих пор идеологический конфликт вызывает самые сильные и страшные столкновения между людьми: потому что здесь затрагивается способ организации мира человека, его краеугольный камень отношения к жизни это и есть сфера извечной борьбы добра и зла, вершащей динамикой жизни.

### 3. Распределительная функция царя



- В земледельческой цивилизации царь нарезал участки земли, о чём говорят лат. и инд. названия царя rex и раджа, родственные русскому слову "резать", от того же и.е. корня reg- происходит слово "регион". Народ предоставляет царю всё, что ему принадлежит, и тот организует жизнь подчиненных, планируя её с высоты своего положения, защищая их: неслучайно "резать" родственно "разить", что напоминает о военной роли царя.
- Наше слово "бог" восходит к и.-е. корню **bhag** "наделять" (добром) и родственно слову "богатство".
- Предводитель индийского пантеона *Индра* щедрый даритель, который приносит урожай, богатство и победу и распределяет захваченные в бою трофеи.
- Распределительную роль исполняет славянский **Дажьбог** ("дающий долю") сын бога Неба Сварога и податель благ, впоследствии отождествляемый с Солнцем.
- Его сербский собрат **Дабог** именуется "царь на Земле", в отличие от бога на Небе. В "Слове о полку Игореве" русская земля названа внуком Дажьбога. Таким образом, Дажьбог заботится о русичах так же, как Индра об ариях.

# Три мифологические функции Юпитера

- Религиозная функция проецируется на общественное мировоззрение, борьбу царя богов с силами хаоса и организацию пространства (что отражают образы 4-х сторон света, мирового древа первая модель Вселенной, горы или орла символы взгляда на мир сверху).
- Военная функция защитника своего народа на роль полководца в сражении грозового действа, которое описывает круговорот природного развития, продолжением которого становится социальный прогресс.
- А хозяйственная, **распределительная роль** царя, живописуемая **щедростью дождя**, наиболее ярко воплощается в нашей способности пользоваться благами общества.
- Эти три функции и дают юпитерианскую власть. Все эти функции Юпитера должны быть задействованы у человека для его социальной реализации: он не только пользователь (потребитель), но прежде всего священник, несущий свое мировоззрение миру и участник битвы развития.
- Рассмотрим сначала архаичесий символизм, имеющий отношение к организации мира недаром в этом архетипе его очень много. Потом передём к вопросам общественного развития.



Индра, поражающий Вритру

# Связь грозы с деревом (дубом)

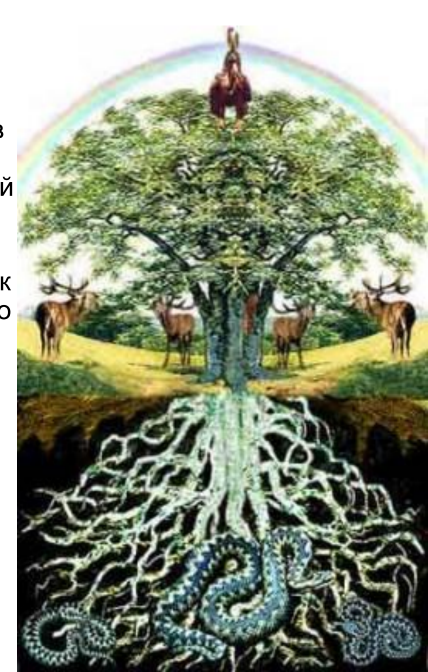


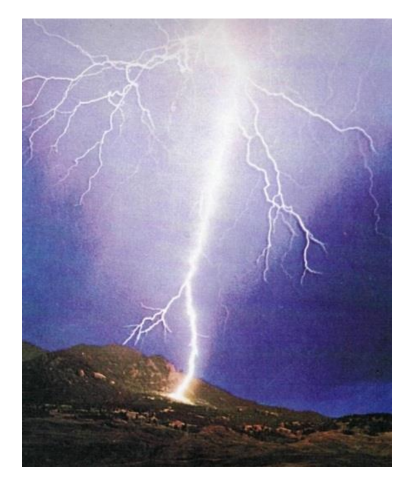
- В одинокие деревья попадала молния, зажигая их и давая людям огонь. Так возникали связанные с громовержцами культы **деревьев**.
- Во времена расселения индоевропейцев основной пейзаж от Сирии и до Кавказа составляли одиноко стоящие дубы. А Европа была полна дубовых рощ отчего дуб и привлекал внимание бога гроз.
- И.-е. имя громовержца (perqunos) сравнивают с названием дуба (perquus). Перкунас в литовском фольклоре молнией раскалывает дуб, под которым находится змеиное гнездо его врага. Индийский Парджанья орошает оба мира из своей колесницы, полной воды, и громом поражает демонов и деревья. Перун, в честь которого названо много возвышенностей и гор, связан с дубом и дубовыми рощами.
- Зевс в Додоне почитался в виде дуба, корни которого омывал ручей. Слушая шелест листьев дуба, а потом звук ударов по дереву деревянным прутом имитирующий попадание в дерево молнии жрецы делали предсказания. От звука удара о дерево происходит и само название Додоны.
- На возвышенных местах, где росли деревья, почитали римского *Юпитера* и семитского громовержца *Балу/Ваала* — скачущего на облаке богатыря, поражающего землю молнией-копьём.
- С культом дуба и мировым деревом было связано поклонение германскому громовику *Тору*.



# Мировое древо как модель организации мира

- Значимая роль деревьев создала образ **мирового древа** как первой наглядной схемы организации мироздания.
- Мировое древо, как и центральная гора мира, в мифологии поддерживают небесную твердь.
   Образ роста дерева ассоциируется с динамикой движения, которую рисует и действо грозы – и символизирует развитие.
- В.Н.Топоров рассматривает мировое древо как идеальную модель динамических процессов (по вертикали), как и устойчивой структуры (по горизонтали), главную для целой эпохи в истории мировоззрения человечества и организующую остальные элементы космическим представлением.
- По модели индоевропейской мифологии вершине мирового древа соответствует громовержец (орёл), который поражает змея у его корней, возвращая нас к образу попадания молнии в дерево,— а со скотом, ради которого ведется битва грозы, соотносятся его ветви.





# Стрелы-молнии

- Молния и сама похожа на дерево
- Молнии как стрелы (перуны) и образ связи Неба и Земли, как и дождь
  - Стрелы и топор атрибуты Зевса, Мардука, Юпитера и других громовержцев.
- Кентавр как всадник со стрелой: на коне часто изображались громовержцы: инд. *Индра*, хеттский *Пирва*, балт. *Перкунас* и *Перун* (что впоследствии соотнеслось с громыхающей колесницей Ильи-Пророка).
- Мы до сих пор храним память о Перуне в образе "конька крыши", который был его символом.







# Экскурс в каменный век – древность громовержца

- В ассирийском письме понятие "бог" выражалось знаком "*топор*". Каменный топор атрибут вьетнамского громовика *Тхэн Сэта* и африканского громовержца *Ньяме*. Это напоминает о каменном веке.
- Название двустороннего топора *Юпитера* "лабрис", который символизирует обе стороны света, возвращает к значению "камень". Двойной топор есть и у африканского громовержца *Шанго* как символ молнии. Шанго называли *Дзакута*, метатель камней: по преданию, он бросал с неба каменные топоры, которые люди находили и хранили как священные талисманы.
- Гром грозы, подобный грохоту сталкивающихся камней, и ассоциация с каменными орудиями породили индоевропейское имя громовержца: perqunt означает "камень, скала". От этого корня происходят имена славянского Перуна; балт. Перкунаса в облике гневного мужчины с топором или каменным молотом; хеттского грозного воина Пирвы; фракийского Перкона; индийского Парджаньи ("грозовая туча"), отождествляемого с Индрой; иранского Пейрумуна; кельтского Перкунии; скандинавской матери громовержца Тора Фьёргун и даже христианского Петра.

Каменные топоры, лабрис, наконечники для стрел

# Вершина - возвышенная позиция

- Сюжет индоевропейского мифа, где громовержец возвращает спрятанные под скалой стада туч, обыгрывает значение имени громовержца камень. И происхождение его имени долго не забывалось. На Руси существовало предание, будто из камня, который держал в руке идол перуна, вылетали во время грозы огненные искры. В других индоевропейских сказаниях молнии это искры, возникающие во время столкновения небесных скал-туч.
- Подобные поверья есть и у индейцев, которые утверждают, что молния, ударяя в землю, разбрасывает во все стороны громовые камни: кремни, которыми люди потом пользуются для высекания искры. Здесь отразилась связь громовержца и образа камня с добычей огня.
- Слово "скала" было столь характерным для описания громовержца ещё и потому, что сочетает в себе ассоциативную связь грома и грохота камней со значением вершины: ведь именно в возвышенности ударяет молния.--
- Так идол славянского главы пантеона и военного предводителя богов *Перуна*, метавшего во врагов стрелы-молнии, в честь него названные перунами, стоял на холме, в то время как Велесу поклонялись в долине. С возвышенностями связывался и балтийский *Перкунас*, и хеттский бог царской дружины громовержец *Пирва*. Каменный конус был символом семитского громовержца *Ваала* в Ханаане, Зевс обитал на горе Олимп (ныне Тахталы на фото) и т.д.

# Горы, соединяющие Небо с Землёй

- Горы считались жилищем громовержца и потому, что они конденсируют облака, и там дожди идут даже тогда, когда они не идут в долинах.
- Согласно Геродоту, персы на высочайших горах приносили жертвы громовержцу.
- В Сербии есть гора, названная именем громовика Дабога.
- В Бенгалии бог дождя носил имя *Маранг-Буру*: «большая гора».
- На вершинах гор, куда залетают лишь орлы, обитал ацтекский бог грома и дождя, повелитель растений *Тлалок*, а взбираться ему туда помогал его посох с молниями. Другим его жилищем был дворец над Мексиканским заливом, где образуются облака etc.
- Вершина горы неслучайно ассоциируется с превосходством, социальным одобрением и славой. В Китае гора символизирует величие и щедрость императора.
- С восхождением на гору ассоциируется обретение истины и контакт человека с Богом: отчего гора на иконе Троицы становится символом Святого Духа.
- Мыслимая осью и центром мира, гора связывает между собой Небо и Землю. Так, согласно иранцам, Небо с Землей соединяет священная гора Эльбрус.
- Для вавилонян существовала центральная "гора стран", объединявшая разные территории и Небо с Землей. Эту гору копировали зиккураты: семь этажей имитировали семь планетарных небес. Подобные искусственные горы в виде храмов-пирамид строили индусы и американские индейцы.

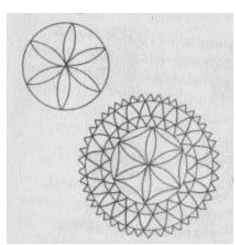


# Громовой знак

- Палеолитический символ круг небосвода стал атрибутом небесных богов: инд. Индры, греч. Зевса и преобразился в раннеземледельческий **громовой знак**, символ Перуна у славян (шестилучевая звезда в круге).
- Пространство нередко обозначается как круг: эту традицию доносят до нас шаманские бубны или буддийские мандалы и подтверждает язык: лат. orbis "окружность, круг" означает также "земля, мир, страна, область", как и "небосвод, небо", а также "круговорот времени, год": Небо ориентир в пространстве и времени.











Громовые знаки на иконе Николая Чудотворца в храме Христа Спасителя

# Стороны света





дождя отражает структуру воды.



- Образ громовержца связан с организацией пространства и 4-мя сторонами света.
- Так, во дворце ацтек. громовержца *Тлалока* 4 кувшина с дождем.
- Китайский верховный небесный бог грома *Хуан-ди* четырёхлик.
- Перун и балтийский Перкунас связаны с 4-мя сторонами света, про них говорится: "Перун есть мног" и "Перкунасов четверо: восточный, западный, южный и северный", это соотносится и с названием четверга (прежде Перундень).
- Сторон света может быть шесть (например, в древнеиндийской мифологии), что соотносится с громовым знаком. Б. Рыбаков ассоциирует происхождение этого символа с формой снежинок неслучайно повсеместно распространенный символ бога

# Город (храм) как Микровселенная, связь Неба и Земли и отражение организации мироздания



- Города, и в особенности столицы, строились в виде прямоугольника/ квадрата с крестообразно пересекающимися главными улицами или круга с крестом посередине, что символизировало небосвод и охват 4-х направлений.
- Крестообразный знак иероглиф "город" в Китае и Египте. Квадртны Вавилон, столица ацтеков Теночтитлан, столица Камбоджи Ангхор и города средневекового Китая; окружностями были Багдад и утопический "город Солнца" Кампанеллы.
- У этрусков при закладке города жрец исполнял ритуал, намечая по земле крест, ориентированный по сторонам света.
- Согласно Полибию, в походе римское войско организовывало лагерь аналогично своему городу: столь нерушим был этот порядок, считавшийся установлением Юпитера.
- "Город связь земли и неба",— начертано в шумерской таблице. Неслучайно Вавилон означает «врата Бога». Впоследствии эта роль остается только храму.



# Орёл – символ взгляда сверху и сражения добра со злом

- Атрибут Зевса/Юпитера **орёл** характерный мировой символ громовержца. Образ птицы олицетворяет Небо по ассоциации с высотой, и наше слово "*орёл*" восходит к ностратич. *horae* "возвышаться", звучащему в имени египетского *Гора* с головой сокола (на фото: бронзовая фигура сокола в царской короне Верхнего и Нижнего Египта).
- Как громовержец сражается с темными силами, на древних изображениях и в мифах орёл борется со змеей. Со змеями нагами сражается индийский орёл *Гаруда* ездовая птица Вишну, младшего брата бога грома Индры, наследующего его атрибуты.











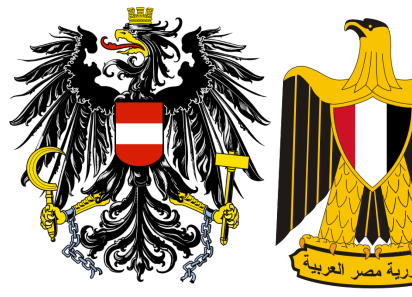
# Орёл как символ государственной власти

- Громовержец и орёл сливаются в единый образ **громовой птицы**. Таков североамериканский *Маниту*, он сотворил мир и сражается с силами зла: глаза его сверкают молниями, а шум крыльев подобен раскатам грома; бразильская Птица-Гром; птица *Вок* из центральной Америки: её послал на Землю бог грома, молний и бурь *Гуракан*, чье имя вошло в европейские языки как "*ураган*",— или громовая птица *Вокеон*, грозовая туча, сражающаяся с духами воды и подземного мира.
- Сегодня образ громовой птицы: орла со стрелами в лапах на гербе США, в виде орла герб Австрии, Египта и др. стран. Популярный в Европе образ двуглавого орла обозначал союз церковной и светской власти, вбирающий архетипический смысл сражения за динамику жизни





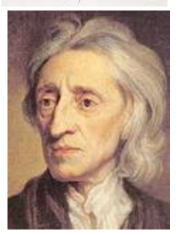




# Существует ли общество на самом деле?

- Общество принимает форму государства, которое имеет те же три функции, обрисованные мифологией: мировоззрение, защита интересов и распределение благ. Государство при этом (особенно как аппарат возможного насилия) представляет реальную силу, а общество предстает чем-то эфемерным.
- В XVII-XVIII вв. возникают философские концепции, что общество лишь наша мыслительная проекция, реально существуют лишь люди и их социальные институты (прежде всего были теории общественного договора *Гоббса, Локка и Руссо*). Это концепция «*социального атомизма*», в отличие от «*социального универсализма*», которого придерживались Платон и Аристотель. Для древних греков функция гражданина была сущностно важна: она конституирует человека.
- Архетип царя богов говорит о том, что общество реально прежде всего как общественное *мировоззрение*. А также коллективное *взаимодействие* людей, во всех трех упомянутых Дюмезилем сферах (идеологической, хозяйственной и военной). Э. Дюркгейм и Б. Малиновский усматривали роль религии (мифологии, идеологии) в том, что она сплачивает общество, и даже неважно, насколько идеи при этом соответствуют реальному положению вещей.
- На примере охоты мы видим, что общество с его ритуалами рождается как планирование взаимодействия, абстракция совместного проекта перед его осуществлением. По-индийски общество "самадж" означает "совместное движение". Через идеологию общества мы понимаем тенденции развития, которые и описывают его наиболее явно.







#### Общество динамичнее человека

- Мифологема громовержца показывает, что общество возникает как процесс максимально возможной активности деятельности людей, организуя динамику, превосходящую по масштабу силы отдельного человека. Поэтому в роли главы пантеона и утверждается сначала образ стремительного бога охоты, видящего ситуацию целиком и контролирующего её, а затем образ бога грозы как самого динамического небесного действа, управляющего неподвластными человеку силами и глядящего на земной мир сверху.
- Общество живо и сохраняется настолько, насколько может поддерживать эту динамику, основанную не на родстве, а на идеологии. Если фашизм показал себя недееспособным в отношении советского социализма, это говорит о том, что внутренняя динамика людей, пробужденная идеей коммунизма, оказалась сильнее активности, рожденной идеей фашизма. Если же сегодня российское общество делает уступку американской идеологии: успешность как критерий оценки человека, подростковая культура, собственность как главное нерушимое право и т.д., то поневоле оказывается слабее порождаемого этой идеологией глобалистического мира. Это не те идеи, которые могут нас зажечь. Лишенное собственной идеологии, общество распадается.
- Кроме того, подобно царю-жрецу, исполняя, кроме мировоззренческой, и другие две функции военную и экономическую, общество в идеале должно уметь защитить своих граждан и справедливо распределить ресурсы между ними. (Из всех этих функций вырастает концепция социальных институтов Б.Малиновского.)



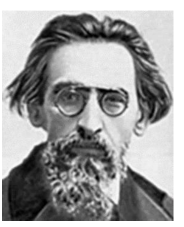


# Диалектика личности и общества

- Нынешние правительства (на близком уровне начальники, преподаватели и все те, кто волею судьбы оказываются над нами) кажутся нам не имеющими тех моральных обязанностей, которые вменялись древним царям. Тем не менее их никто не отменял: правитель должен быть лучшим умственно и нравственно, согласно нормам своего общества,— на социально значимого человека проецируется такой идеал, и он, как может, соответствует этому навязываемому ему образу. И любой человек в своей социальной роли поневоле являет лучшие качества, принятые социумом.
- В этом смысле общество первичнее человека.— Можно сказать, оно выступает по отношению к нему мифическим Богом-отцом (или психоаналитическим Отцом, воспитывая его как Сверх-я или Я-идеал у Фрейда). В такой роли оно интегрируется как часть его личности. Так мы диалектически переходим от социального универсализма к социальному атомизму.
- Личность проявляет себя через общественные структуры, которые наслаиваются на неё как матрешки: так видит общество представитель этого психотипа *Лев Карсавин*. Каждый человек участвует во множестве коллективных личностей. Они и формируют общество, которое предстает как единая *"симфоническая*" личность. Таков наглядный переход от социального атомизма к социальному универсализму.
- Коллективная личность возникает, когда люди собираются в некое целое даже ситуативно. Карсавин показывает это на примере случайных попутчиков: "У нас завязался оживленный разговор, где мы проникаемся ритмом и организмом данного общения... Эта родившаяся в нашем общении и умершая, когда мы разошлись, личность, сама является необходимым условием общения. Она не похожа ни на одного из нас, и никто из нас в отдельности не мог её создать".

### Что же создаёт общество?

• Карсавин отвечает так: "Не сфера деятельности членов группы, не число их и не входящие в неё индивидуумы определяют группу. Её конституирует и определяет изнутри особое качествование социального общения". Возникшая социальная единица тем устойчивее, "чем выше определяющая её личность": чем более захватывающи её идеалы, чем более масштабны её задачи, чем более интересно её поле деятельности. Это относится и к обществу в целом.

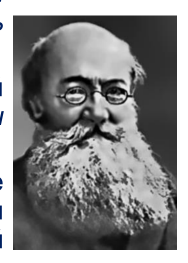


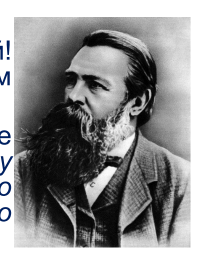
- Общество ценно именно в той мере, в какой представляет не набор отдельных индивидуумов, а единое целое. Оно сильнее и выше отдельного человека созданием коллективной личности: которая обладает запасом ресурсов не только для выживания, но и для изменения мира. Общество, создаваемое прошлыми, настоящими и будущими поколениями людей, обладает практически неистощимым потенциалом резервов. Поэтому общество в потенциале может все и эта его бесконечность и подчиняет ему отдельную личность без ущерба для её свободы.
- Если же общество теряет цель выше интересов отдельного индивида, оно не имеет потенциала сил, становясь формальным образованием. Оно остается аппаратом насилия недалеких лиц над более развитыми, и государство следует упразднить и оно само себя упраздняет путем распада или революций. Поэтому столь важна его идеология. *Спиноза* называет её *разумом*, из которого проистекает желание делать добро, справедливость, честность и уважение к общественному благу. Государство настолько сильно, насколько руководствуется этими принципами:
- "То государство будет наиболее мощным и самостоятельным, которое зиждется на разуме и направляется им. Ибо право государства определяется как бы единым духом. Но такое единение душ возможно только в том случае, если государство будет более всего стремиться к тому, что здравый разум признает полезным для всех людей".

# Единство и борьба противоположностей

- Роль сообщества в образовании принципиально новой, более весомой и высокой единицы, чем отдельный человек. Стрелец Спиноза говорит об этом: "Если два индивидуума одной природы соединяются друг с другом, они составляют индивидуум вдвое сильнейший, чем каждый из них в отдельности. Поэтому всего полезнее для людей вступить в такие связи, которые бы удобнее всего могли сделать из всех одного, и вообще полезнее всего делать то, что способствует укреплению дружбы".
- Польза совместной жизни несомненна для Стрельца *Кропоткина*: движущей силой эволюции, биологической и социальной, выступает *закон взаимной помощи* («взаимная симпатия» *Дарвина, борьба* лишь тактический фактор).
- Акцент на борьбе от Стрельца Энгельса: но все же он говорил о законе единства и борьбы противоположностей (выражаемого мистерия битвы громовержца со змеем). Борьба придаёт динамику, задействует динамический потенциал, который кроется в матрёшках коллективных личностей.
- Притягательность борьбы для Стрельца выразима стихами Блока: «И снова бой! Покой нам только снится!» «Узнаю тебя, жизнь, принимаю и приветствую звоном щита!»
- Противоборство в основе природы мира отразило религиозное миросозерцание **Бёме**: "Небесное и адское царство в природе всегда и всюду боролись между собою". "Два качества, одно доброе и другое злое, в звездах и стихиях, равно и во всех тварях, неразлучно одно в другом, как нечто единое; и нет такой твари во плоти в природной жизни, которая не имела бы в себе обоих качеств».







# Существует ли прогресс?

- Если в религии мифический архетип противоборства верхнего и нижнего миров проявляет себя как идея борьбы добра и зла (разума и страстей), в философии формулируется идея развития природы, переходящего в общественный прогресс. Она присуща Спинозе и просветителям: Просвещение в целом отражает взгляд на мир архетипа Стрельца (астрологически, в силу 170-летнего идеологического цикла соединений Урана с Нептуном, происходившему последние 340 лет в знаке Стрельца). Также мы находим её у Ф. Энгельса, который, согласно логике данного архетипа, неслучайно видит источником развития борьбу противоположностей.
- Образ прогресса воплощает архетипическую идею победы лучшего, сильнейшего (сопутствующую образу возведение на трон царя), и идея социального прогресса ещё недавно казалась само собой разумеющейся. Но сегодня идеологический миф меняется (в пользу Козерога), и прогресс ставится под сомнение. Как писал *Л. Карсавин*: «Усложняется социальная жизнь теряется её единство. Дифференцируется производство за счет превращения в узких специалистов, за счет умственного и нравственного отупения его участников. Растет техника падает искусство...»
- Самое простое определение прогресса так выражено *Карсавиным*: "*Идеал прогресса заключается в наибольшем благе наибольшего количества людей*". Это же идеал общества и государства, который дает ему существовать.

### Внутренняя динамика природы и общества

- Общество опирается на естественные законы природной жизни. Действительно, нет таких функций и ролей в социуме, аналог которых мы не могли бы найти у животных. Природа дает безупречный пример разумности, на которой строит свое общественное здание человек.
- Для *Спинозы* природа причина себя самой, не имеет цели свыше, и этим уподобляется Творцу, при этом содержит внутреннюю динамику. Определение Спинозы: "*Бог, то есть природа*" объединяет понятие Бога как вечного абсолюта и природы как свободного движения к нему.
- Для **Бёме** Бог есть имманентная (внутренняя), а не действующая извне причина вещей. Поэтому природа изнутри осуществляет эволюцию так, как будто обладает свободой воли, присущей разуму. Она сама является своим творцом. Это же утверждает учение о **диалектике природы Энгельса** основной фокус его философского интереса.
- Как активна природа, так и развитие человека для этого архетипа определяет его деятельная позиция например, утверждение Энгельса: "Труд создал человека" или слова Спинозы: «Кто имеет тело, способное ко многому, тот имеет душу, большая часть которой вечна. Чем больше совершенства имеет вещь, тем больше она действует, и тем меньше страдает, и, наоборот, чем больше она действует, тем бывает совершенней».
- **Лев Карсавин** также выражает стремление к более полной актуализации индивидуальности: "Всегда у нас есть острое сознание возможности того, что мы можем яснее и полнее мыслить, напряженнее стремиться, многообразнее чувствовать. И это "большее" в нашем сознании не только возможность, но и "должное", идеал, к которому мы **должны** стремиться».

# Звездное небо – универсальный образ организации пространства

- Звездное небо наиболее универсальный образ организации пространства, более красивый и сложный, чем стороны света, заполняющий его объектами созвездий.
- Это одна из причин того, что царь богов соотносится со звездным небом: прежде всего его самими яркими созвездиями Ориона (образ охотника) или Большой Медведицы (медведь как самый частый объект охоты) и Полярной звездой.
- Хотя развитая мифология с акцентом на земледелии уже не помнит о том, что царь богов некогда был богом охоты, звездное небо сохранило образы охотников. Так, с ярким созвездием Ориона отождествлялись иранский стрелок *Тиштрийя* (и.е. *tri-striyos* "*mpu звезды*"), сражающийся с демоном засухи, и монгольский охотник *Хухедей-Мерген*, преследующий оленей. Ацтекский бог туч *Мишкоатль* ("облачная змея") с копьём и дротиками, изображавшийся в виде оленя, был богом звёзд.
- Причина этого в том, что охотники в погоне за зверями порой забредали в неведомые дебри, где лишь звёздное небо давало им верный ориентир (как потом путешественникам и мореплавателям).
- Образ охотника ассоциируется с архетипической идеей удачи: он движется в поиске удачи, а она идёт навстречу тому, кто ради неё делает своим домом весь мир. Есть гипотеза, что известный символ счастья: подкова ведёт начало от следа зверя: найти который уже было удачей. Впоследствии он бесспорно ассоциируется с лошадью, прирученной людьми и ставшей их первой помощницей в передвижении. Другой символ удачи: колесо фортуны восходит к колесу как образу небосвода.

#### Сайт Семиры и В.Веташа «АСТРОЛИНГВА»

https://astrolingua.ru/

тексты 20-ти книг, картины и статьи

- Книга «АСТРОЛОГИЯ И МИФОЛОГИЯ» («Архетипы мировой мифологии»), глава «ЦАРЬ и БОГ»: https://astrolingua.ru/NEWKNIGI/astphil6strel.htm (1993/1998, в старой книге)
- Диссертация «Генезис и классификация мифологических архетипов» http://www.astrolingua.ru/PHILOS/diser.htm
- Книга «CO3BE3ДИЯ МЫСЛИ» (Астрология для философов) о концепциях философов разных знаков Зодиака, глава «БОГ и ПРИРОДА СТРЕЛЬЦА» http://www.astrolingua.ru/NEWKNIGI/astphil6strel.htm (в изд. Алетея)
- Астероиды этого и др.архетипов http://www.astrolingua.ru/MYTH/ast\_mif.htm
- Стихи о планетах и знаках Зодиака: http://www.astrolingua.ru/POETRY/isk\_stix.htm
- Регулярный **анализ актуальных гороскопов** Виталием Веташем https://astrolingua.ru/KNIGI/statii.htm,
- а также FB VitalyVetashSemira и VK SemiraVitalyVetash



